
 - 1 - 

内观通讯 2025 年 11 月 
 

法    语 

 

Nābhinandāmi maraṇaṃ, nābhinandāmi jīvitaṃ; 

Kālañca paṭikaṅkhāmi, sampajāno patissato'ti. 

 

—  T h e r a g a t h a p a l i  1 9 6 ,  N i s a b h a t t h e r a g ā t h ā 

 

     死亦无欢，生亦无欢， 

正知正念，只待时至。 
 

  ——《小部·尼萨巴长老偈》第196节 
 

   

  

 

 

已满七十载 

    我已度过七十个春秋，谁知还剩多少

光阴？如何才能最好的利用剩下的时光？

愿我时刻保持觉知。此刻，我想起了佛陀

的一段教诲。那是在舍卫城，给孤独长者

的祇园精舍。正是夜深时分，有位天神来

见佛陀。他以四句偈的形式向佛陀表达他

的思想： 

时过日夜移， 

生命向死行， 

观死心生惧， 

行善得善果。 

    正如有人所说：天亮了又黑，生命终

将到头。 

生与死 

    不要让这宝贵的人生白白浪费。即使

只是出于对即将到来的死亡的恐惧，也要

从事能结善果的善行。行不善之事得不善

之果；行善事得善果。这是牢不可破的自

然法则。因此，与其作恶，不如行善，从

而离苦得乐。 

谁知我们在这苦乐无常变化的生死

之轮下碾压了多久，谁知未来还会持续多

长。幸好佛陀发现了一条通往完全解脱的

简单而直接的道路，并将其公之于众。他

向人们传授内观禅修方法，使人们能从生

死之轮中解脱出来并抵达永恒的涅槃寂

静（Nibbānaṃ Paramamaṃ Sukhaṃ）。那是终

极的喜乐，完全解脱的至安，世间所有享

乐都无法比拟。 

然而，唯有当盲目追逐世间感官享乐

的习惯被打破时，解脱才成为可能。而内

观正是可以帮助我们的工具。它打破深藏

于潜意识中不断滋生贪爱和噌恨业习的

习性模式（saṅkhāras），将我们对快乐的

贪着和对痛苦的噌恨连根拔起，把长久以

来盲目反应的习性彻底根除。只要对世俗

快乐的贪著仍然存在，对尘世苦难的嗔恨

就会不断升起。有贪又有嗔，生命之轮就

会持续转动。只有打破这生命之轮，才能

证得超越尘世、超越轮回、超越感官领域

的终极的安宁。出于这个目的，佛陀教导

了这殊胜的内观技巧。也因此，佛陀在听



 - 2 - 

到上面的四句偈后，修改了第四句，这样

说道： 

舍离世间欲， 

方见寂静乐。 

只有精进地修习内观，才能根除世俗

欲望。在练习内观时，我们应保持对死亡

迫近的觉知，但不可有一丝一毫的恐惧。

无论死亡何时来临，都应时刻以宁静之心

坦然以对。 

每个生日之际，内观禅修者都应回顾

过去。他应下一个坚定的决心：过去犯下

的错误绝不再犯，过去所行善事要保持并

发扬。所有善行中最重要的就是修习通往

解脱的内观法。不要掉以轻心，应精勤修

习，不要把今天的练习拖到明天。让佛陀

的告诫像警钟一样时刻在耳边回响： 

今日功课今日毕， 

谁知何时死将至。 

不必主动邀请死亡，但也无需心怀恐

惧。让我们时刻为死亡降临做好准备。 

我们可以不定期地培养对死亡的觉

知，即死随念（marananussati）。我自己从

中受益良多。我们也应定期审视自己，设

想如果我们明天离世，临终时刻的我们是

什么状态。心中是否还存有某种欲望，哪

怕是为了完成与正法相关的事宜？除此

以外，当强烈情绪冲击心灵时，要记得死

随念，并且思考：如果我此刻在这种情绪

里去世，我的下一世将多么可怕！这种思

考将有助于平息情绪。 

经常练习死随念的另一个好处是，它

会让心进行反省：谁知我已在生死轮回里

流转了多少世？这一世因为以前善行带

来善果，我获得了宝贵的人身，并接触到

了纯净的正法，我也已建立起了对纯净正

法的信心。它没有无意义的仪式仪轨和哲

学，也没有宗派束缚。我从中获得了哪些

益处呢？当人如此自省检查时，无论还有

什么不足，都会生起精进修正的热忱。 

死亡是在明天清晨还是在百年之后

到来，我无从知晓，但不管我的生命还剩

多少时日，我都要以知足之心圆满我的波

罗蜜（pāramitās），让我的生命充满意义。

无论何种果报显现，就让它们显现；无论

它们何时到来，就让它们到来。我将一切

托付与法。此生如此重要，我会继续竭尽

所能，充分利用余生所剩之宝贵时间。 

为此，让佛陀这些鼓舞人心的法语常

伴我们： 

奋起莫放逸， 

精进如法行！ 

愿我恒住于正法之中，善果自会常伴

左右。 

内观通讯第8卷第2篇（1998年2月11日） 

 

葛印卡老师问答录 
法岗年会，1980年3月 

 
 

问：一位禅修者要如何从他所爱之人

逝世的痛苦中走出来？ 

葛印卡：非常好的问题。人们常无法

理解，一方面，不论我们如何恸哭流泪、

恳求哀伤，我们挚爱的人都已去世而且永

远不再回来，可我们依然因思念而哭泣。

我们不明白，当哭着追忆他们时，我们所

产生的悲伤、痛苦的波动将传递到逝者那

里，这是自然法则。虽然逝者已逝，无法

重生，但我们应祈祷无论他们在哪里，愿

他们幸福安宁，愿他们充满喜悦。没人希

望逝去的挚爱像此刻的我们这般痛苦。谁

都不希望如此，对吗？然而，我们却做着

恰恰相反的事。我们悼念他们时散发出痛

苦的波动，无论他们在哪里都会给他们带

去这种痛苦。逝者甚至可能不明白自己为

何感到如此悲伤，因为他们已经没有前世



 - 3 - 

的记忆。他们不知道这个为我哭泣的人是

谁，什么让我感到悲伤。他们只是接收到

了这些让他们悲伤的波动而无法安然。所

以我们正在让原本希望其快乐的人悲伤，

这是我们造成的伤害。 

其次，我们不断恸哭所种下的是悲伤

的种子。我们在制造哀悼和痛苦的业。自

然法则不会做出区分，说他是因他所爱之

人去世而恸哭，我为何要给他更多痛苦？

在这方面，自然是盲目的。如是因，如是

果。哭泣的种子将会带来哭泣的果实。自

然法则不会考虑你为什么哭泣，也不会考

虑因挚爱之人去世而哭泣是人之常情。如

是因，如是果，都是我们的习气使然。什

么是自然法则？什么是习气？如果我们

养成了恸哭的习气，随着时间累积，它会

增长并在未来招致产生这种悲伤和泪水

的情境。你不仅伤害了逝去的挚爱，也伤

害了自己。 

再次，我们在制造哭泣和悲恸的业的

同时，也在周遭环境中散播悲伤和泪水的

波动。此刻其他家庭成员或许并未哭泣，

但他们现在却接收着悲伤的波动，整个环

境被痛苦笼罩。如此一来，便造成了三重

损害。 

好的禅修者应透彻理解：挚爱已逝，

我不应带给他们更多痛苦。当禅修者刚一

开始因思念逝者而哭泣时，他就马上自我

觉察，并转而开始散播慈心（metta）：

愿你快乐，愿你增上。这些波动传递到逝

者那里，他们也许不知缘由，但他们会感

受到内在的喜悦和安宁。这才是我们想要

的：希望他们快乐。并且我们已经开始用

功让他们感到快乐。此外，我们正撒下慈

悲的种子，将来它会带给我们自己神圣的

福祉，改善我们的未来。同时我们也让四

周充满神圣和平静的慈悲波动。之前房间

笼罩在挚爱之人逝去的痛苦里，我们现在

开始消融这痛苦的气氛，从而改善家庭成

员的精神状态。 

因思念挚爱之人而痛苦时，内观禅修

者应学会控制不要深陷。先禅修几分钟，

让心平静下来，然后开始发送慈心。应深

刻了知：不管我们传递的是痛苦的波动还

是喜悦的波动，它们肯定都会抵达所怀念

的人。 

我们的心是否经常性的突然之间无

缘无故地感到沉重？如果没有任何事情

引发这种感觉，那就可以明了：这是在某

处产生的悲伤的波动触及到我了。 

然而相反的情况也会发生——我们

可能会无缘无故地感到快乐和幸福。这可

能意味着，那些与我亲近的波动触及到了

我，为我带来了喜悦。了知这一法则，当

挚爱之人离世后，每当我们想到他们，就

给他们发慈悲观，只有慈悲观，因为慈悲

观是缅怀他们的最佳方式。 

问：家里有年幼的孩童，所以非常难

抽出时间每日静坐，我该怎么办？ 

葛印卡：你是在家人，确实会遇到这

些困难。如果等所有的困难和障碍都消失

后才决定练习，那么直到生命结束也不可

能。可怜的女士，她成为了母亲，各种各

样的责任接踵而至，但她必须从纷繁的事

务中挤出时间。你可以利用孩子睡觉的时

间静坐。当然要优先考虑孩子的需要，但

是也要抽时间练习。 

问：我们发现，与印度禅修者相比，

外国禅修者从内观练习中受益更多。他们

更自律，禅修更认真，甚至在服务时也更

热心、真诚，工作也更无私，为什么会这

样呢？ 

葛印卡：这个问题应该从你们自身找

答案，我能说什么呢？我的教法对所有人

都一样。难道我教给他们什么不同和特别

的东西吗？我有说这种教法是专为你们



 - 4 - 

外国人而设的，而印度人没有那么聪明，

所以给他们的教法有所不同吗？我传授

所有人的是同样的法。如果你不努力，那

你怎能达到他们所达到的境界呢？他们

全心全意地用功，他们的头脑里没有“有

灵魂、无灵魂”这样的重负，也没有其他

种种宗教的两难困境。他们摆脱了预设观

念而来，他们抛开了“有灵魂、无灵魂”

这类臆测的陷阱和其他类似的心智把戏，

始终专注于自我提升。他们不被这些令人

困惑的观点所累。而我们却深陷于这些信

仰。我是耆那教徒，一个非常严格的耆那

教徒，佛教徒，或印度教徒。我们固守着

这些信仰，甚至不惜为之献出生命。 

而他们早已将这些困惑抛之脑后。无

论那是什么，我首先必须成为一个好人，

这才是正道。他们全力以赴，而你却因陷

入这些哲学、宗派的束缚中而自我设限。

如果你不用功，怎能真正有所收获？ 

圣火（1969） 

这些美好的祝福来自葛印卡老师在

排灯节（Dīpāvalī）之际的开示（排灯节即

每年十月至十一月间印度教庆祝光明的

节日——编者注）。  

排灯节是一个关于和平、喜悦和富足

的神圣节日。在用明亮的油灯（陶土灯）

照亮整个房子之前，要先打扫和清洁房屋

和灶台，这不仅象征着房子的清洁干净，

最重要的是象征着心灵的净化。只要有执

着、嗔恨和盲目贪恋的染污，何谈干净？

如果心不干净，怎能获得平静和快乐？驱

散心灵污垢和黑暗的唯一方法就是点燃

正法之光：戒（sīla），即道德行为；定

（samādhi），即驾驭心念；慧（paññā），

即实修智慧。 

来吧，让我们拥抱这永恒的真理。让

我们练习戒，练习专一之心，唤醒内在的

觉知和智慧；让我们领悟终极真理，从而

享受无尽的喜悦、无尽的和平和无尽的富

足。 

愿正法之光在这光明的节日闪耀，这

将是真正的排灯节，这将为我们所有人孕

育出平和、喜悦和丰盛。 

愿所有人吉祥快乐！ 

—— 萨蒂亚.纳拉扬.葛印卡 

 
 

 

法    偈 

 

Agaṇita bhava pisatā rahā, loka-cakra vikarāla; 

Bāra-bāra pāyā janama, parā̤ kāla ke gāla.  

历劫轮回苦，生死网中坠。 
 

Ukhare̤ jara̤ bhava-karma kī, patha pāūṃ upayukta; 

Janama maraṇa ke dukkha se, sahaja ho sakūṃ 

mukta.  

愿得斩业法，解脱生死易。 

 
 

 

Antima bhava dhīmāna kā, jisa dharatī para 

hoya; Vaha dharatī pāvana bane, jana-jana 

pūjita hoya.  
了生圣境处，万众共瞻礼。 
Agaṇita janmon men sabhī, pūrṇa pāramī hoya; 

to usa sāttvika sattva men, bodhi avatarita 

hoya. 

诸行皆圆满，菩提降圣体。 

 

  



 - 5 - 

 


